
L’Église en mission à Paris

HORS-SÉRIE

C
R

É
D

IT
 P

H
O

T
O

 G
IO

T
T

O
_P

R
E

D
E

L
L

A

Guide de lecture de l’encyclique
du pape François Laudato Si’

J
O

U
R

N
A

L
 D

U
 D

IO
C

È
S

E
 D

E
 P

A
R

IS
 -

 H
O

R
S

-S
É

R
IE

 (
2

0
 P

A
G

E
S

) 
- 

1
5

 O
C

T
O

B
R

E
 2

0
1

5
  

2
 €



Qu’elles confortent, prolon-
gent ou, parfois, questionnent 
les propos du pape François, 
les contributions des experts, 
responsables politiques et éco-
nomiques, théologiens réagis-
sant à l’encyclique incitent et 
aident le lecteur à s’approprier 
le document tout en suscitant sa 
réflexion personnelle.

« Laudato Si’ franchit indénia-
blement une étape dans la per-
ception et la compréhension des 
enjeux écologiques dans leur 
totalité. » (A. Grandjean)

« Cette lettre qui repose sur un 
constat sans concession appelle 
à une véritable révolution d’au-
tant plus difficile à réaliser 
qu’elle passe par une révolution 
personnelle. » (C. Lepage)

« Laudato Si’ oblige à un réali-
gnement de toutes les positions 
établies et force à prendre parti 
au milieu de combats dont on ne 
savait pas qu’ils étaient si violents, 
ni que l’Église pouvait y prendre 
une part quelconque. » (B. Latour) 

« Le propos de l’encyclique… vise 
surtout à entretenir une espé-
rance… Si les difficultés sont 
réelles et une catastrophe nul-
lement à écarter, des ressources 
sont déjà présentes au sein du 
monde. » (F. Euvé)

« Seule l’intégration des fonda-
mentaux écologiques et huma-
nistes, permettra de libérer la 
formidable réserve de créativité, 
d’initiatives individuelles et d’ac-
tions collectives que détiennent 
les entreprises. » (P. Joubert)

Le Collège des Bernardins publie aux Éditions 
Parole et Silence le texte de l’encyclique suivi 
des commentaires de personnalités, 
chrétiennes ou pas.

P
ho

to
 ©

 L
’O

ss
er

va
to

re
 R

om
an

o.

Laudato si’
Édition commentée 
Texte intégral 
Réactions et commentaires

15 €
ISBN 978-2-88918-618-1

«  Chaque époque de l’humanité porte un appel particulier pour le
bien de tous. Cette encyclique souligne combien ce temps que nous
vivons nous invite à la fraternité, au respect de chaque personne
humaine et à vivre dans l’harmonie avec la création pour le bonheur
de notre génération et de celles à venir. L’encyclique, et les contributions
rassemblées à sa suite, sont comme autant de portes ouvertes invitant
à la réflexion et à l’engagement pour le bien de tous. »

Mgr Jérôme Beau

Les contributions ici réunies à la suite du texte de Ladato si’ expriment
les réactions d’un certain nombre de personnalités, chrétiennes ou
pas. Experts, responsables politiques et économiques, théologiens,
chacun apporte un éclairage particulier. En réagissant aux propos du
pape, ils aideront aussi le lecteur à approfondir sa réflexion personnelle.
Ils engagent un dialogue qu’il importe d’étendre aussi largement que
possible, de sorte que chaque homme puisse en bénéficier, et y contribuer,
car tous, à leur mesure, sont concernés et responsables. 

Pape François

Encyclique

Laudato si’
Édition commentée

C
a

h
i

e
r

h
o

r
s

-
s

é
r

ieTexte intégral 
Réactions et commentaires 
Sous la direction de
F. Louzeau et B. Roger
Préface de Mgr Jérôme Beau

La
ud

at
o 

si
’–

 É
di

ti
on

 c
om

m
en

té
e

P
ap

e 
F

ra
nç

oi
s

PAPE FRANCOIS-Encyclique-Laudato si'-COMMENTEE_PAPE FRANCOIS-Encyclique-Laudato si'-COMMENTEE  09/09/15  17:57  Page1

Ce livret a pour but d’aider chacun 
individuellement, en famille, en 
groupes ou en paroisses, à réfl é-
chir et à voir ce qu’il peut chan-
ger ou améliorer dans sa manière 
d’agir, de consommer, de regarder, 
pour être ensemble de meilleurs 
intendants des dons de Dieu.  
Celui-ci reprend, sous formes de 
pistes pour agir, quatre attitudes 
que le pape évoque dans son ency-
clique :

 s’émerveiller au quotidien du 
monde qui nous entoure

 croire que nous pouvons chan-
ger nos habitudes, nos pratiques

Le diocèse de Paris propose un carnet éco-
catho pour valoriser des actions positives et 
sensibiliser chacun à une éco-responsabilité de 
tous les jours. 

  accepter d’être responsables, 
en privilégiant un comportement 
plus qu’un autre

 être lucides sur nos attitudes

Elles sont appliquées à cinq lieux 
de conversion :

 s’alimenter, consommer

 se transporter

 se loger

 éduquer, transmettre

 vie professionnelle et sociale

Découvrez d’autres supports pour approfondir 

la lecture de l’encyclique Laudato Si’

« Son texte, très tonique, est facile 
à lire, et il s’agit maintenant de pas-
ser des paroles aux actes car il y 
a urgence. Lisez-le et parlez-en 
autour de vous, c’est un message 
d’espérance pour le monde qui 
vient. » (B. Saugier)



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 3

Ce hors-série s’adresse à toutes les 
personnes qui souhaitent prendre au 
sérieux l’appel du pape François dans 
son encyclique Laudato Si’ sur la 
sauvegarde de la maison commune. Il 
peut être utilisé seul ou en groupe pour 
approfondir la lecture de l’encyclique. 

I l   est  conçu pour guider  la réf lex ion 
personnelle et paroissiale. Il permettra 
aussi à ceux qui auront fait ce chemin de 
partager ce qu’ils auront découvert bien 
au-delà du périmètre paroissial. 

Après une présentation générale du 
document, ce guide propose pour 
l’avant-propos et chaque chapitre de 
l’encyclique un relevé des points saillants 
du texte, quelques phrases clés, des 
pistes de réflexion et des propositions de 
textes complémentaires pour alimenter 
notre méditation et notre prière. 

Pour aller plus loin dans la réflexion et 
mettre en œuvre l’appel du pape François 
dans nos vies, le diocèse de Paris met à 
votre disposition d’autres outils qui sont 
présentés dans la page ci-contre. 

Laudato Si’

  LAUDATO SI’ 

Paris Notre-Dame
Journal du diocèse de Paris. Bureaux : 10 rue du Cloître Notre-Dame, 75004 Paris • Tél. : 01 78 91 92 04 • Fax : 01 78 91 92 01 

Publication du diocèse de Paris. Hors-série du journal Paris Notre-Dame. • Directrice de la publication : Marie Baudoin • Coordinatrice de ce hors-
série : Géraldine Delmarre • Mise en page : Mathilde de Brunier. • Date de publication : 20 octobre 2015 • Journal Paris Notre-Dame, siège social : 10 
rue du Cloître Notre-Dame, 75004 Paris • CPPAP n° 0617 G 80299. Dépôt légal : à parution. ISSN 0760-33-55 • Conception graphique : Adélaïde de 
Chevigny • Imprimerie Chauveau, 2 rue du 19 mars 1962, 28630 Le Coudray. Tél. 02 37 881 881. Courriel : fabrication@imprimeriechauveau.fr 
Ce document est imprimé sur du papier 100% PEFC. L’imprimerie Chauveau est certifiée Imprim’vert, PEFC.

Comment utiliser ce 
guide de lecture ?

Ce guide de lecture a été préparé par Isabelle 
Rochette de Lempdes, de la paroisse Saint-Léon (15e),  
et le P. Antoine de Romanet, curé de la paroisse 
Notre-Dame d’Auteuil (16e).



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE4

  HORS-SÉRIE 

Laudato Si’
L’encyclique prend le nom de 
l’invocation de saint François 
« Loué sois-tu mon Seigneur » du 
Cantique des Créatures, qui rap-
pelle que la terre, notre maison 
commune, est « comme une 
sœur, avec laquelle nous parta-
geons l’existence, et comme une 
mère, belle, qui nous accueille à 
bras ouverts » (§ 1). Nous-
mêmes « sommes terre » (Gn 2,7). 
Notre corps est lui-même consti-
tué des éléments de la planète, 
« son air nous donne le souffle et 
son eau nous vivifie comme elle 
nous restaure   »  (§   2) .  Au-
jourd’hui, cette terre, maltraitée 
et saccagée, pleure, et ses gémis-
sements rejoignent ceux de tous 
les laissés pour compte dans le 
monde. Le pape François invite 
à les écouter, en sollicitant cha-
cun de nous - individus, familles, 
collectivités locales, nations et 
communauté internationale - à 
une « conversion écologique », 
selon l’expression de saint Jean-
Paul II, c’est-à-dire à « changer 
de cap », en assumant la beauté 
et la responsabilité d’un engage-
ment « pour la protection de 
notre maison commune ». 

Un regard d’espérance
Dans le même temps, le pape 
François reconnaît « une sensi-
bilité croissante concernant aussi 
bien l’environnement que la pro-
tection de la nature, et une sincère 
et douloureuse préoccupation qui 

grandit pour ce qui arrive à notre 
planète » (§ 19), légitimant ainsi 
un message qui ponctue toute 
l’encyclique. « L’humanité pos-
sède encore la capacité de colla-
borer pour construire notre mai-
son commune » (§ 13) ; « l’être 
humain est encore capable d’inter-
venir positivement » (§ 58) ; « tout 
n’est pas perdu, parce que les êtres 
humains, capables de se dégrader 
à l’extrême, peuvent aussi se sur-
monter, opter de nouveau pour le 
bien et se régénérer » (§ 205). 

Un dialogue universel
Le pape François s’adresse bien sûr 
aux fidèles catholiques, en repre-
nant les paroles de saint Jean-
Paul II : « Les chrétiens, notam-
ment, savent que leurs devoirs à 
l’intérieur de la création et leurs 
devoirs à l’égard de la nature et 
du Créateur font partie intégrante 
de leur foi » (§ 64), mais propose 
« spécialement d’entrer en dialo-
gue avec tous en ce qui concerne 
notre maison commune » (§ 3) : le 
dialogue parcourt tout le texte, et 
dans le chapitre 5, devient un ins-
trument pour affronter et résoudre 
les problèmes. Depuis toujours, le 
pape François rappelle que « les 
autres Églises et communau-
tés chrétiennes – comme aussi 
d’autres religions - ont nourri 
une grande préoccupation et 
une précieuse réflexion » sur 
le thème de l’écologie (§ 7). Il en 
assume même explicitement la 
contribution, en citant ample-

Un regard d’ensemble sur  l’encyclique
« Quel genre de monde voulons-nous laisser 
à ceux qui nous succèdent, aux enfants qui 
grandissent ? » (§ 160). Cette interrogation est 
au cœur de Laudato Si’, l’encyclique attendue 
du pape François sur la protection de notre 
maison commune. Le pape poursuit : « Cette 
question ne concerne pas seulement 
l’environnement de manière isolée, parce 
qu’on ne peut pas poser la question de 
manière fragmentaire », et ceci conduit à 
s’interroger sur le sens de l’existence et de ses 
valeurs à la base de la vie sociale.

M
A

R
IE

-C
H

R
IS

T
IN

E
 B

E
R

T
IN

 Pour quoi passons-
nous en ce monde, pour 
quoi venons-nous à cette 

vie, pour quoi travaillons-nous et luttons-
nous, pour quoi cette terre a-t-elle besoin de 
nous ? (§ 160)
 Il est nécessaire de réaliser que ce qui est en 
jeu, c’est notre propre dignité. (§ 160)

Ce que dit 
le pape 
François

ment le « cher Patriarche œcu-
ménique Bartholomée» (§ 7). À 
plusieurs reprises, le souverain 
pontife remercie les protagonistes 
de cet engagement – que ce soient 
des individus, des associations ou 
des institutions –, en reconnais-
sant « la réflexion d’innombrables 



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 5

  HORS-SÉRIE 

 L’humanité 
possède 
encore la 
capacité de 
collaborer pour 
construire notre 
maison 
commune » 

Laudato Si’ (§ 13)

  LAUDATO SI’ 

Un regard d’ensemble sur  l’encyclique

O
S

S
E

R
V

A
T

O
R

E
 R

O
M

A
N

O

ment liée à la question environne-
mentale. Dans cette perspective, 
le pape François propose (chap. 5) 
d’avoir, à chaque niveau de la vie 
sociale, économique et politique, 
un dialogue honnête qui structure 
des processus de décision transpa-
rents, et rappelle (chap. 6) qu’au-
cun projet ne peut être efficace s’il 
n’est pas animé d’une conscience 
formée et responsable, se donne 
des pistes éducatives, spirituelles, 
ecclésiales, politiques et théolo-
giques pour croître dans cette 
direction. 

La prière
Le texte s’achève par deux prières, 
l’une destinée à ceux qui croient 
en un « Dieu Créateur et Père » 
(§ 246), et l’autre à ceux qui profes-
sent la foi en Jésus Christ, rythmée 
par le refrain du « Laudato Si’ » 
qui ouvre et ferme l’encyclique. 

L’homme au centre
L’encyclique est traversée par 
plusieurs axes thématiques, trai-
tés selon diverses perspectives, 
qui lui donnent une forte unité : 
« L’intime relation entre les pauvres 

et la fragilité de 
la planète ; la 
conviction que 
tout est lié dans 
le monde ; la cri-
tique du nou-
veau paradigme 
et des formes de 
pouvoir qui déri-
vent de la techno-
logie  ; l’invita-
tion à chercher 
d’autres façons 
de comprendre 
l ’é conomie  e t 
le progrès   ;  la 
valeur propre de 
chaque créature ; 
le sens humain de 

l’écologie ; la nécessité de débats 
sincères et honnêtes ; la grave res-
ponsabilité de la politique inter-
nationale et locale ; la culture du 
déchet et la proposition d’un nou-
veau style de vie » (§ 16). 

Prière chrétienne 
avec la création
Nous te louons, Père, avec 
toutes tes créatures, qui sont 
sorties de ta main puissante.
Elles sont tiennes, et sont rem-
plies de ta présence comme de 
ta tendresse. Loué sois-tu.

Fils de Dieu, Jésus, toutes 
choses ont été créées par toi.
Tu t’es formé dans le sein mater-
nel de Marie, tu as fait partie de 
cette terre, et tu as regardé ce 
monde avec des yeux humains. 
Aujourd’hui tu es vivant en 
chaque créature avec ta gloire 
de ressuscité. Loué sois-tu.

Esprit Saint, qui par ta lumière
orientes ce monde vers 
l’amour du Père et accom-
pagnes le gémissement de la 
création, tu vis aussi dans nos 
cœurs pour nous inciter au 
bien. Loué sois-tu. 

Ô Dieu, Un et Trine, commu-
nauté sublime d’amour infini, 
apprends-nous à te contempler 
dans la beauté de l’univers, où 
tout nous parle de toi. 
Éveille notre louange et notre 
gratitude pour chaque être que 
tu as créé.
Donne-nous la grâce de nous 
sentir intimement unis à tout 
ce qui existe. Dieu d’amour, 
montre-nous notre place dans 
ce monde comme instruments 
de ton affection pour tous les 
êtres de cette terre, parce 
qu’aucun n’est oublié de toi.
Illumine les détenteurs du pou-
voir et de l’argent pour qu’ils se 
gardent du péché de l’indiffé-
rence, aiment le bien commun, 
promeuvent les faibles, et pren-
nent soin de ce monde que nous 
habitons.

Les pauvres et la terre implo-
rent : Seigneur, saisis-nous par ta 
puissance et ta lumière pour proté-
ger toute vie, pour préparer un ave-
nir meilleur, pour que vienne ton 
Règne de justice, de paix, d’amour 
et de beauté. Loué sois-tu.
Amen.	        Pape François Laudato Si’

scientifiques, philosophes, théolo-
giens et organisations sociales qui 
ont enrichi la pensée de l’Église sur 
ces questions » (§ 7), et invite cha-
cun à reconnaître « la richesse que 
les religions peuvent offrir pour une 
écologie intégrale et pour le plein 
développement du genre humain » 
(§ 62). 

Six chapitres
L’itinéraire de l’encyclique est 
tracé au paragraphe 15, et s’ar-
ticule en six chapitres. On passe 
d’une écoute de la situation à par-
tir des meilleures données scien-
tifiques disponibles (chap. 1), à 
la confrontation avec la Bible et 
la tradition judéo-chrétienne 
(chap. 2), en identifiant les racines 
des problèmes (chap. 3) posés par 
la technocratie et un repli autoré-
férentiel excessif de l’être humain. 
La proposition de l’encyclique 
(chap. 4) est celle d’une « écolo-
gie intégrale, qui a clairement 
des dimensions humaines et 
sociales  » (§ 137), inséparable-



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE6

  HORS-SÉRIE 

D ans l’avant-propos de son 
encyclique, s’appuyant 
sur le patriarche Bartholo-
mée (§ 8), le pape évoque 

le péché contre la création et 
nous appelle effectivement à 
une conversion radicale dans 
notre manière d’aimer, c’est-à-
dire à passer progressivement de 
ce que je veux à ce dont le monde 
de Dieu a besoin (§ 9). À la suite 

de saint Francois d’Assise, notant 
combien la préoccupation pour 
la nature, la justice envers les 
pauvres, l’engagement pour la 
société et la paix intérieure sont 
inséparables (§ 10 s.), il nous 
invite aussi à avoir un regard dif-
férent sur la création et donc à 
vivre de manière plus simple et 
à nous soucier des plus faibles 
pour pouvoir connaître la joie.

Avant-propos : un appel reno uvelé en faveur de la création

O
S

S
E

R
V

A
T

O
R

E
 R

O
M

A
N

O

 Le monde est plus qu’un 
problème à résoudre, il est un 

mystère joyeux que nous contemplons dans la joie et 
la louange. (§ 12)

 Je crois que François [d’Assise] est l’exemple par 
excellence de la protection de ce qui est faible et 
d’une écologie intégrale, vécue avec joie et 
authenticité. En lui, on voit jusqu’à quel point sont 
inséparables la préoccupation pour la nature, la 
justice envers les pauvres, l’engagement pour la 
société et la paix intérieure. (§10)

Alors que le titre de cette encyclique – Laudato 
Si’ ! – invite à la louange, le sous-titre – Sur la 
sauvegarde de la maison commune – pourrait 
être perçu comme un double cri de détresse. 
Car si notre sœur, la terre, est réellement en 
danger suite à l’accélération du changement 
climatique, l’homme lui-même l’est tout autant. 
À moins que le pape François, empruntant le 
même chemin que ses prédécesseurs (§ 3 à 6), 
n’ait plutôt voulu inviter tous les hommes de 
bonne volonté à un sursaut des consciences et 
lancer un appel à la réflexion et à la 
responsabilité, au dialogue et à la conversion ?

  « Tout est lié », 
nous dit François 
dès l’introduction de 
cette encyclique. Et 
si je parcourais les 
paragraphes (§ 22, 
24, 25, 49, 56, 70, 
91, 92, 117, 120, 138, 
142, 240…) illustrant 
cette affirmation... 

 Le mot « sobriété » 
qui est utilisé ici 
pour la première 
fois (§ 11) reviendra 
souvent dans cette 
encyclique (§ 193, 
204, 222-225). Et 
si j’en cherchais le 
sens, la teneur et 
les conséquences...

 Le pape a mis cette 
encyclique sous le 
patronage de saint 

François d’Assise. 
Suis-je prêt à me 
laisser guider par ce 
chantre de la nature 
et protecteur des 
faibles ? 

 Qu’est-ce que cela 
implique dans ma 
démarche ? 

 Quels sont les com-
portements et vertus 
de saint François que 
je vais être amené à 
adopter ? 

 Ne sont-ils pas à 
l’opposé des ten-
dances actuelles ?

 Qu’est-ce que 
cela entraîne 
nécessairement ?

DES PISTES
de réflexion

Ce que dit 
le pape 
François



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 7

  HORS-SÉRIE    LAUDATO SI’ 

Avant-propos : un appel reno uvelé en faveur de la création

 Ignace de Loyola – Exer-
cices spirituels : principes 
et fondements 
L’homme est créé pour louer, 
révérer et servir Dieu notre 
Seigneur et par là sauver son 
âme, et les autres choses sur 
la face de la terre sont créées 
pour l’homme, et pour l’aider 
dans la poursuite de la fin pour 
laquelle il a été créé. 
D’où il suit que l’homme doit 
user de ces choses dans la 
mesure où elles l’aident pour 
sa fin, et qu’il doit s’en dégager 
dans la mesure où elles sont, 
pour lui, un obstacle à cette 
fin. Pour cela il est nécesaire 
de nous rendre indifférents à 
toutes les choses créées, en 
tout ce qui est laissé à la liberté 
de notre libre arbitre (…) et que 
nous désirions et choisissions 
uniquement ce qui nous conduit 
davantage à la fin pour laquelle 
nous sommes créés.

 Lettre de saint Paul aux 
Romains 8, 14-30
En effet, tous ceux qui se lais-
sent conduire par l’Esprit de 
Dieu, ceux-là sont fils de Dieu.  
Vous n’avez pas reçu un esprit 
qui fait de vous des esclaves et 
vous ramène à la peur ; mais 
vous avez reçu un Esprit qui 
fait de vous des fils ; et c’est en 
lui que nous crions « Abba ! », 
c’est-à-dire : Père !  
C’est donc l’Esprit Saint lui-même 
qui atteste à notre esprit que nous 
sommes enfants de Dieu.  
Puisque nous sommes ses 
enfants, nous sommes aussi 
ses héritiers : héritiers de Dieu, 
héritiers avec le Christ, si du 
moins nous souffrons avec lui 
pour être avec lui dans la gloire.  
J’estime, en effet, qu’il n’y 
a pas de commune mesure 
entre les souffrances du 
temps présent et la gloire qui 
va être révélée pour nous.  
En effet, la création attend avec 
impatience la révélation des fils 

de Dieu.  
Car la création a été soumise au 
pouvoir du néant, non pas de son 
plein gré, mais à cause de celui 
qui l’a livrée à ce pouvoir. Pour-
tant, elle a gardé l’espérance 
d’être, elle aussi, libérée de l’es-
clavage de la dégradation, pour 
connaître la liberté de la gloire 
donnée aux enfants de Dieu.  
Nous le savons bien, la création 
tout entière gémit, elle passe 
par les douleurs d’un enfante-
ment qui dure encore.  
Et elle n’est pas seule. Nous 
aussi, en nous-mêmes, nous 
gémissons ; nous avons com-
mencé à recevoir l’Esprit Saint, 
mais nous attendons notre 
adoption et la rédemption de 
notre corps.  
Car nous avons été sauvés, 
mais c’est en espérance ; voir 
ce qu’on espère, ce n’est plus 
espérer : ce que l’on voit, com-
ment peut-on l’espérer encore ?  
Mais nous, qui espérons ce que 
nous ne voyons pas, nous l’at-
tendons avec persévérance.  
Bien plus, l’Esprit Saint vient au 
secours de notre faiblesse, car 
nous ne savons pas prier comme 
il faut. L’Esprit lui-même inter-
cède pour nous par des gémis-
sements inexprimables.  
Et Dieu, qui scrute les cœurs, 
connaît les intentions de l’Esprit 
puisque c’est selon Dieu que l’Es-
prit intercède pour les fidèles.
Nous le savons, quand les 
hommes aiment Dieu, lui-
même fait tout contribuer à leur 
bien, puisqu’ils sont appelés 
selon le dessein de son amour.  
Ceux que, d’avance, il connais-
sait, il les a aussi destinés 
d’avance à être configurés à 
l’image de son Fils, pour que 
ce Fils soit le premier-né d’une 
multitude de frères.  
Ceux qu’il avait destinés 
d’avance, il les a aussi appelés ; 
ceux qu’il a appelés, il en a fait 
des justes ; et ceux qu’il a rendus 
justes, il leur a donné sa gloire.



F
O

T
O

L
IA

Pour méditer

Veni Creator Spiritus
Viens, Esprit créateur nous visiter
Viens éclairer l’âme de tes fils;
Emplis nos cœurs de grâce et de lumière,
Toi qui créas toute chose avec amour
Toi le Don, l’envoyé du Dieu Très Haut,
Tu t’es fait pour nous le Défenseur;
Tu es l’Amour le Feu la source vive,
Force et douceur de la grâce du Seigneur
Donne-nous les sept dons de ton amour,
Toi le doigt qui œuvres au Nom du Père;
Toi dont il nous promit le règne et la venue,
Toi qui inspires nos langues pour chanter
Mets en nous ta clarté, embrase-nous,
En nos cœurs, répands l’amour du Père;
Viens fortifier nos corps dans leur faiblesse,
Et donne-nous ta vigueur éternelle.
Chasse au loin l’ennemi qui nous menace,
Hâte-toi de nous donner la paix;
Afin que nous marchions sous ta conduite,
Et que nos vies soient lavées de tout péché.
Fais-nous voir le visage du Très-Haut,
Et révèle-nous celui du Fils;
Et toi l’Esprit commun qui les rassemble,
Viens en nos cœurs, qu’à jamais nous 
croyions en toi.
Gloire à Dieu notre Père dans les cieux,
Gloire au Fils qui monte des enfers;
Gloire à l’Esprit de Force et de Sagesse, Amen 
Dans tous les siècles des siècles. Amen.



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE8

  HORS-SÉRIE 

«D ifférents aspects de la crise 
écologique actuelle » sont 
ainsi mis en lumière (§ 15). 

Les mutations climatiques
« Le changement climatique est 
un problème global aux graves 
répercussions environnementales, 
sociales, économiques, distribu-
tives et politiques, et constitue 
l’un des principaux défis actuels 
pour l’humanité » (§ 25). Si « le 
climat est un bien commun, de 
tous et pour tous » (§ 23), l’im-
pact le plus fort de son altération 
retombe sur les plus pauvres. 
Mais « beaucoup de ceux qui 
détiennent plus de ressources et 
de pouvoir économique ou poli-
tique semblent surtout s’évertuer 
à masquer les problèmes ou à 
occulter les symptômes » (§ 26). 
« Le manque de réactions face à 
ces drames de nos frères et sœurs 
est un signe de la perte de ce sens 
de responsabilité à l’égard de nos 
semblables, sur lequel se fonde 
toute société civile » (§ 25).

La question de l’eau 
Le Saint-Père affirme de façon 
claire que « l’accès à l’eau potable 
et sûre est un droit humain pri-
mordial, fondamental et univer-
sel, parce qu’il détermine la survie 
des personnes, et par conséquent 
il est une condition pour l’exercice 
des autres droits humains ». Pri-
ver les pauvres de l’accès à l’eau, 
« c’est leur nier le droit à la vie, 
enraciné dans leur dignité ina-
liénable » (§ 30). 

La perte de la biodiversité
« Chaque année, disparaissent 
des milliers d’espèces végétales 
et animales que nous ne pour-
rons plus connaître, que nos 
enfants ne pourront pas voir, 

perdues pour toujours » (§ 33). 
Ce ne sont pas seulement des 
« ressources » exploitables, mais 
elles ont une valeur pour elles-
mêmes. Dans cette perspective, 
« les efforts des scientifiques et des 
techniciens, qui essaient d’apporter 
des solutions aux problèmes créés 
par l’être humain, sont louables et 
parfois admirables », mais l’inter-
vention humaine, « fréquemment 
au service des finances et du consu-
mérisme, fait que la terre où nous 
vivons devient en réalité moins 
riche et moins belle, toujours plus 
limitée et plus grise » (§ 34).

La dette écologique 
Dans le cadre d’une éthique des 
relations internationales, l’ency-
clique indique qu’il existe une 
« véritable dette écologique » 
(§ 51), surtout du Nord envers le 
Sud. Face aux mutations clima-
tiques, les « responsabilités sont 
diverses » (§ 52), et celles des 
pays développés sont les plus 
importantes.

En ayant conscience des pro-
fondes divergences en ce qui 
concerne ces problèmes, le pape 
François se montre profondément 
touché par « la faiblesse de la 
réaction politique internatio-
nale » face aux drames de tant de 
personnes et de populations. Mal-
gré des exemples positifs (§ 58), 
il signale « un certain assoupisse-
ment et une joyeuse irresponsabi-
lité » (§ 59). Il manque une culture 
adéquate (§ 53) qui permettrait 
de transformer « nos styles de vie, 
de production et de consomma-
tion »(§ 59), tandis qu’ « il devient 
indispensable de créer un système 
normatif qui implique des limites 
infranchissables et assure la pro-
tection des écosystèmes » (§ 53). 

Chapitre I : Ce qui se passe dans notre maison
Ce chapitre reprend les meilleures données 
scientifiques en matière d’environnement, comme 
outil pour écouter le cri de la création, 
« transformer en souffrance personnelle ce qui 
se passe dans le monde, et ainsi reconnaître la 
contribution que chacun peut apporter » (§ 19). 

Louez et bénissez 
le Seigneur
Craignez le Seigneur et ren-
dez-Lui hommage. Digne est 
le Seigneur de recevoir honneur 
et louange. Vous tous qui crai-
gnez le Seigneur, louez-Le ! (...) 
Louez-Le, ciel et toute la terre. 
Tous les fleuves, louez le Sei-
gneur. Fils de Dieu, bénissez 
le Seigneur. (...) Que tout esprit 
loue le Seigneur ! Louez le Sei-
gneur, car Il est bon ; Vous tous 
qui lisez ceci, bénissez le Sei-
gneur. Toutes les créatures, 
louez le Seigneur. Tous les 
oiseaux du ciel, louez le Sei-
gneur. Tous les enfants, louez le 
Seigneur. Jeunes gens et jeunes 
filles, louez le Seigneur. Digne 
est l’Agneau immolé de recevoir 
honneur et gloire. Bénie soit la 
sainte Trinité et l’indivise Unité. 
(…) Amen.

Saint François d’Assise 



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 9

  HORS-SÉRIE 

Chapitre I : Ce qui se passe dans notre maison

 Ps 65 (64) ; Ps 104 (103) ; Ps 
148 ; Dn 3 ; Mc 4, 26-32 ; Lc 13, 
18-21 

Pour méditer


 Tout va plus vite, mais est-
ce dans la bonne direction ? 
(§ 18 ) : comment est-ce que je le 
constate pour moi-même ? pour 
le monde qui m’entoure ? quelles 
en sont les conséquences ?

 Le climat est un bien com-
mun, rappelle François. Et si je 
cherchais dans les § 23, 24, 25, 
30, 46, 48, 49, 51, 52... les consé-
quences concrètes d’une telle 
affirmation : sur la population et 
surtout sur les plus pauvres...

 À partir de la simple question 
de l’eau (§ 27, 28, 29, 30), com-
bien de sous-questions déci-
sives en cascades ? Lesquelles 
me concernent ? Sur lesquelles 
ai-je prise ? Qu’en sera-t-il pour 
mes enfants ?

 Biodiversité et temps long 
(§ 32 à 44) : la sauvegarde 
des écosystèmes suppose un 
regard qui aille au-delà de l’im-
médiat… Qui porte aujourd’hui 
cette responsabilité inter-
générationnelle ?

  Quelle croissance, pour 
quels progrès, et quelles 
dégradations ? (§ 44 à 47)

 L’environnement humain et 
l’environnement naturel se 
dégradent ensemble (…) et 
affectent d’une manière spé-
ciale les plus faibles de la pla-
nète ! (§ 48 à 52). Comment est-
ce que je comprends ce lien que 
souligne l’encyclique entre “la 
clameur de la terre et la cla-
meur des pauvres” (§ 49) ? Et ce 
constat qu’”il devient manifeste 
que la dégradation de l’environ-
nement comme la dégradation 
humaine et éthique sont intime-
ment liées” (§ 56) ? Pourquoi 
écrire : “Tout ce qui est fragile, 
comme l’environnement, reste 
sans défense par rapport aux 
intérêts du marché divinisé, 
transformé en règle absolue” 
(§ 56) ?

 Le pape affirme que les limites 
maximales d’exploitation de la 
planète ont été dépassées. Ce 
mot « limites » reviendra par-
ticulièrement souvent. Et si je 
parcourais les § 6, 27, 34, 53, 
58, 66, 75, 78, 105, 106, 116, 122, 
129, 130, 136, 148, 177, 193, 204, 
208, 224, 234, 239 dans lesquels 
il est utilisé pour en mesurer 
toute l’importance…

 Dette sociale, dette écolo-
gique. Qu’entend le pape par ces 
deux expressions ? Voir les § 30, 
51 et 52.

 Et si la globalisation de l’in-
différence concernait d’autres 
domaines que l’écologie... 
Lesquels ? 

 L’état de notre planète, décrit 
par François dans ce premier 
chapitre, me laisse-t-il indif-
férent ? me désespère-t-il ? 
ou bien me pousse-t-il à me 
remettre en question et à faire 
un examen de conscience : que 
puis-je / dois-je changer en prio-
rité : mes comportements ? ma 
consommation ? mon utilisa-
tion de certaines technologies ? 
mon regard sur les plus vulné-
rables ? À quoi suis-je appelé 
plus particulièrement en tant 
que chrétien ? Cette conver-
sion concerne-t-elle d’autres 
domaines ? 

 L’homme est tout autant en 
danger que la nature. Mais la 
responsabilité et la liberté sont 
du côté de l’homme ! Et si je 
cherchais ce que je peux changer 
concrètement et dès aujourd’hui 
dans mon style de vie… (déchets, 
consommation d’eau, usage de 
détergents…) (§ 23 s.)

 Et si je me renseignais sur les 
associations nationales, munici-
pales, paroissiales ou diocésaines 
qui luttent contre un des fléaux 
cités… Serais-je prêt à m’engager 
dans l’une d’elles ? (§ 46)

P
IE

R
R

E
-L

O
U

IS
 L

E
N

S
E

L

DES PISTES
de réflexion

M
A

R
IE

-C
H

R
IS

T
IN

E
 B

E
R

T
IN

 Une vraie approche 
écologique se transforme 
toujours en une approche 

sociale, qui doit intégrer la justice dans les 
discussions sur l’environnement, pour écouter 
tant la clameur de la terre que la clameur des 
pauvres. (§ 49)
 Il n’y a pas de place pour la globalisation de 
l’indifférence. (§ 52)
 L’espérance nous invite à reconnaître qu’il y 
a toujours une voie de sortie. (§ 61)

  LAUDATO SI’ 

Ce que dit 
le pape 
François



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE10

  HORS-SÉRIE 

Au commencement
Dans la Bible, « le Dieu qui libère et 
sauve est le même qui a créé l’uni-
vers, en lui affection et vigueur se 
conjuguent. » (§ 73). Le récit de la 
création est central pour réfléchir 
sur le rapport entre l’homme et les 
autres créatures, et sur la manière 
dont le péché rompt l’équilibre de 
toute la création dans son en-
semble : « Ces récits suggèrent que 
l’existence humaine repose sur trois 
relations fondamentales intime-
ment liées : la relation avec Dieu, 
avec le prochain, et avec la terre. Se-
lon la Bible, les trois 
relations vitales ont 
été rompues, non 
seulement à l’exté-
rieur, mais aussi à 
l’intérieur de nous. 
Cette rupture est le 
péché » (§ 66).

Protéger la terre
Pour cela, « s’il est vrai que, parfois, 
nous les chrétiens, avons mal inter-
prété les Écritures, nous devons reje-
ter aujourd’hui avec force que, du fait 
d’avoir été créés à l’image de Dieu et 
de la mission de dominer la terre, 
découle pour nous une domination 
absolue sur les autres créatures », 
explique le pape (§ 67). « À l’homme 
incombe la responsabilité de “ culti-
ver et protéger ” le jardin du monde 
(cf. Gn 2,15) » (§ 67), en sachant que 
« la fin ultime des autres créatures, 
ce n’est pas nous. Mais elles avan-
cent toutes, avec nous et par nous, 
jusqu’au terme commun qui est 
Dieu » (§ 83). 

Une famille universelle
Que l’homme ne soit pas le patron de 

l’univers, « ne signifie pas que tous les 
êtres vivants sont égaux, ni ne retire à 
l’être humain sa valeur particulière, 
qui le caractérise, cela ne suppose pas 
non plus une divinisation de la terre 
qui nous priverait de l’appel à colla-
borer avec elle et à protéger sa fragi-
lité » (§ 90). Dans cette perspective, 
« toute cruauté sur une quelconque 
créature est contraire à la dignité 
humaine » (§ 92), mais un « senti-
ment d’union intime avec les autres 
êtres de la nature ne peut pas être 
réel si en même temps il n’y a pas 
dans le cœur de la tendresse, de la 

compassion et de 
la préoccupation 
pour les autres 
êtres humains » 
(§ 91). Il faut déve-
lopper la conscience 
d’une communion 
universelle : « créés 
par le même Père, 

nous et tous les êtres de l’univers, 
sommes unis par des liens invisibles, 
et formons une sorte de famille univer-
selle, […] qui nous pousse à un respect 
sacré, tendre et humble » (§ 89).

Jésus présent
Le chapitre se conclut sur le cœur de 
la révélation chrétienne : « Jésus ter-
restre » dans sa relation si concrète 
et aimable avec le monde « est res-
suscité et glorieux, présent dans 
toute la création par sa Seigneurie 
universelle » (§ 100).

Chapitre II : L’Évangile de la cré  ation
Pour illustrer les problématiques évoquées dans le 
chapitre précédent, le pape François relit les récits 
de la Bible, offre une vision globale qui vient de la 
tradition judéo-chrétienne et évoque la « terrible 
responsabilité » (§ 90) de l’être humain dans son 
rapport avec la création, le lien intime entre toutes 
les créatures et le fait que « l’environnement est un 
bien collectif, patrimoine de toute l’humanité, 
sous la responsabilité de tous » (§ 95).

 Dieu sera 
tout en tous » 

1 Co 15, 28

 Gn 1 et 2 ; Ps 33 ; Sg 11, 21-24 ; 
Mt 8, 23-27 ; 1 Co 15, 20-28 ; Col 
1, 15-20

Pour méditer


Louange et gloire à jamais !
Saint, trois fois saint, le Seigneur Dieu celui qui 
est, qui était et qui reviendra : louange et gloire 
à jamais ! 
Tu es digne, Seigneur notre Dieu, de recevoir hon-
neur, louange et gloire, et d’être proclamé béni : 
louange et gloire à jamais ! 
Digne est l’Agneau qui a été immolé, d’être appelé 
Dieu fort, sage et puissant, de recevoir honneur et 
gloire, et d’être proclamé béni : louange et gloire 
à jamais ! 
Bénissons le Père et le Fils, avec le Saint Esprit : 
louange et gloire à jamais ! 
Toutes les œuvres du Seigneur, bénissez le Sei-
gneur : louange et gloire à jamais ! Chantez les 
louanges de notre Dieu, vous tous ses serviteurs, 
et vous qui craignez Dieu, petits et grands : louange 
et gloire à jamais ! 
Loué soit le Dieu de gloire par le ciel et par la terre : 
louange et gloire à jamais ! Par toute créature au 
ciel, sur terre, sous terre, et par la mer et tout ce 
qu’elle renferme : louange et gloire à jamais ! 
Gloire au Père et au Fils et au Saint Esprit : louange 
et gloire à jamais ! Comme il était au commence-
ment, maintenant et toujours, dans les siècles des 
siècles. Amen : louange et gloire à jamais ! 

Saint François d’Assise



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 11

  HORS-SÉRIE    LAUDATO SI’ 

Chapitre II : L’Évangile de la cré  ation

D
O

M
A

IN
E

 P
U

B
L

IC
 -

 C
R

E
D

IT
 P

H
O

T
O

 W
E

N
Z

E
L 

P
E

T
E

R

  Le pape François invite 
au dialogue. Suis-je prêt à 
dialoguer ? Sur quoi vais-je 
m’appuyer : mes connais-
sances, mon expérience, ma 
foi... ? Ai-je le courage d’affi-
cher mon appartenance reli-
gieuse ? d’approfondir mes 
connaissances ? (§ 62 s.)

 En quoi le récit du meurtre 
d’Abel par Caïn (Gn 4) et celui 
de Noé (Gn 6) est-il éclairant 
pour moi aujourd’hui ? (§ 70)

  La tradition judéo-chré-
tienne fait la distinction entre 
« nature » et « création ». 
En quoi consiste cette dis-
tinction ? Quelles en sont les 
conséquences ? Et si je creu-
sais la question… (§ 76 s.)

  Capacité, discernement, 
choix… salut ou décadence ? 
Comment considérer et 
comprendre la vertigineuse 
liberté de l’être humain… 
dans la lumière du Christ ? 
(§ 79 – 83) 

 Le pape François rappelle 
notre condition de pèle-
rins. Quelles sont les consé-
quences de cette condition : 
pour moi personnellement, 
pour mon rapport à cette 
terre et à mes frères ? (§ 92)

 Après la lecture de ce cha-
pitre, qu’est-ce que je (re)
découvre de Dieu créateur 
et de la création ? Est-ce 
que j’ai conscience « du 
reflet de Dieu qui se trouve 
dans tout ce qui existe » 
et de son amour particu-
lier pour moi, sa créature ? 
Cette reconnaissance me 
pousse-t-elle à louer et ado-
rer le Créateur, à respecter 
davantage cette terre et à 
décider de la sauvegarder ?

DES PISTES
de réflexion

M
A

R
IE

-C
H

R
IS

T
IN

E
 B

E
R

T
IN

 Nous ne sommes pas Dieu. La terre nous 
précède et nous a été donnée. (§ 67)

 Il suffit d’un être humain bon pour qu’il y 
ait de l’espérance ! (§ 71)

 L’amour de Dieu est la raison fondamentale de toute la création. 
(…) Chaque créature est l’objet de la tendresse du Père, qui lui 
donne une place dans le monde. (§ 77)

 Il faut une préoccupation pour l’environnement unie à un 
amour sincère envers les êtres humains et un engagement 
constant pour les problèmes de la société. (§ 91)

 La terre est un héritage commun, dont les fruits doivent bénéficier 
à tous. (§ 93)

 Le pape François cite le pape Benoît XVI, 24 avril 2005 : Chacun  
de nous est le fruit d’une pensée de Dieu. Chacun de nous est 
voulu, aimé et nécessaire. (§ 65)

Ce que dit 
le pape 
François



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE12

  HORS-SÉRIE 

Le pouvoir technologique
Les réflexions sur la technologie 
constituent un des premiers points 
d’appui du chapitre. L’améliora-
tion des conditions de vie au cours 
de l’histoire est saluée (§ 102-103), 
mais toutes ces capacités et avan-
cées « donnent à ceux qui ont la 
connaissance, et surtout le pou-
voir économique d’en faire usage, 
une emprise impressionnante sur 
l’ensemble de l’humanité et sur le 
monde entier » (§ 104). 

Les dominations 
technocratiques
Ce sont précisément les logiques 
de domination technocratiques 
qui mènent à la des-
truction de la nature 
et à l’exploitation 
des personnes et 
des populations les 
plus faibles. « Le 
paradigme techno-
cratique tend aussi à 
exercer son emprise 
sur l’économie et 
la politique  » et 
empêche de recon-
naître « que le mar-
ché ne garantit pas 
en soi le développe-
ment humain inté-
gral ni l’inclusion 
sociale » (§ 109).

Le relativisme 
pratique
L’époque moderne 
se caractérise par 
« une démesure anthropocentrique » 
(§ 116) : l’être humain ne reconnaît 
plus sa juste position par rapport au 
monde et prend une position auto-
référentielle, exclusivement centrée 
sur lui-même et son propre pou-
voir. En dérive ainsi une logique du 
« jetable », qui justifie tout type de 
déchet, qu’il soit environnemental ou 
humain, qui traite l’autre et la nature 

comme un simple objet et conduit à 
une myriade de formes de domina-
tion. « La culture du relativisme est 
la même pathologie qui pousse une 
personne à exploiter son prochain 
et à le traiter comme un pur objet… 
S’il n’existe pas de vérités objectives 
ni de principes solides hors de la réa-
lisation de projets personnels et de la 
satisfaction de nécessités immédiates, 
quelles limites peuvent alors avoir la 
traite des êtres humains, la crimina-
lité organisée, le narcotrafic… N’est-ce 
pas la même logique relativiste qui 
justifie l’achat d’organes des pauvres 
dans le but de les vendre ou de les utili-
ser pour l’expérimentation, ou le rejet 
d’enfants parce qu’ils ne répondent 

pas au désir de 
leurs parents ? » 
(§ 123).

La valeur du 
travail
S o u s  c e t t e 
lumière, l’ency-
clique affronte 
d e u x  p r o -
blèmes cru-
ciaux pour le 
monde d’au-
j o u r d ’ h u i . 
Avant tout, en 
ce qui concerne 
l e  t r av a i l  : 
«  Dans n’im-
porte  quelle 
approche d’une 
écologie inté-
grale qui n’ex-
clut pas l’être 

humain, il est indispensable d’incor-
porer la valeur du travail » (§ 124).

Le second point concerne les limites 
du progrès scientifique, avec une 
référence claire aux OGM (§ 132-
136), « une question d’environne-
ment complexe » (§ 135). « Même 
si, dans certaines régions, leur utili-
sation est à l’origine d’une croissance 

Ce chapitre présente une analyse de la situation 
actuelle, « pour que nous ne considérions pas 
seulement les symptômes, mais aussi les 
causes les plus profondes » (§ 15), dans un 
dialogue avec la philosophie et les sciences 
humaines.

économique qui a aidé à résoudre 
des problèmes, il y a des difficultés 
importantes qui ne doivent pas être 
relativisées », comme « une concen-
tration des terres productives entre les 
mains d’un petit nombre » (§ 134). 
Le pape François pense en particu-
lier « aux petits producteurs et tra-
vailleurs ruraux, à la biodiversité, au 
réseau des écosystèmes. » 

Chapitre III : La racine humaine de la crise écologique

L’ouverture 
à un “ tu ” 
capable de 
connaître, 
d’aimer, et de 
dialoguer 
continue d’être 
la grande 
noblesse de la 
personne 
humaine. » 

Laudato Si’ (§ 119)

 Est 17a-17e (prière de Mar-
dochée) ; Ps 146 (145) ; Sg 14, 
18-21 ; Sg 15, 14-19 ; Is 31, 
1-3 ; Ez 28

 Sur le travail : Gn 2, 15 ; Dt 
11, 8-17 ; Ps 104 (103) ; Si 7, 
15 ; Si 38, 4 ; Si 38, 34

 Règle de St Benoît, chapitre 
48 : L’oisiveté est ennemie de 
l’âme.

Pour méditer




PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 13

  HORS-SÉRIE    LAUDATO SI’ 

F
O

T
O

L
IA

Chapitre III : La racine humaine de la crise écologique

 Tout en admirant les progrès 
faits par l’humanité, François 
pointe les dérives possibles en 
commençant par le « pouvoir 
terrible » donné par certaines 
inventions et le danger d’une 
mauvaise utilisation. Pourquoi 
ne pas parcourir ces évolutions 
en en mesurant tout autant les 
bénéfices que les risques ? À 
quoi suis-je alors appelé ? 
(§  102 s.)

 Le pape évoque « la logique 
de fer » de la technique qui 
conduit à la domination. Dans 
quels domaines cette affirma-
tion est-elle particulièrement 
juste ? Et quelles en sont les 
conséquences ? (§ 108s.) 

  Que signifie l’expression 
« culture écologique » ? En 
quoi toute société est-elle 
concernée ? En quoi tout 
homme et tout l’homme sont-
ils concernés ? Que puis-je faire 
à titre privé ou public ? (§ 111)

 Dénonçant notre « frénésie 
mégalomane » et ses consé-
quences, le pape nous appelle 
à ralentir la marche. À quoi 

DES PISTES
de réflexion

pense-t-il ? Est-ce du ressort 
de tous ? du mien ? de ma res-
ponsabilité ? (§ 114)

  Notant les répercussions 
négatives d’un anthropocen-
trisme moderne et « dévié », 
François souligne la nécessité 
pour l’homme de redécouvrir 
sa véritable place. Qu’entend-
il par là ? A quel déséquilibre 
fait-il allusion ? Quelle est la 
priorité ? (§ 115 s.)

 Quel est le rapport entre la 
défense de la nature et la pro-
tection de l’embryon humain ? 
Existe-t-il d’autres liens de ce 
type ? (§ 117 à 120)

 « Culture du relativisme » ? 
Que recouvre cette expres-
sion ? Quels en sont les 
impacts ? (§ 123)

 François rappelle le sens 
et la valeur unique du travail. 
Quel est le lien entre écolo-
gie et travail ? (cf. aussi § 18, 
98) Pourquoi l’accès au tra-
vail pour tous est-il primor-
dial ? Que peut-on faire pour 
le favoriser ? (§ 124 s.)

Ce que dit 
le pape 
François

 La défense de la nature n’est pas 
compatible avec la justification de l’avor-
tement. (§ 120)

 Cesser d’investir dans les personnes pour obtenir plus de 
profit immédiat est une très mauvaise affaire pour la société. 
(§ 128)
 La technique séparée de l’éthique sera difficilement ca-
pable d’auto-limiter son propre pouvoir. (§ 136)
 Le pape François cite saint Jean-Paul II dans Centesimus an-
nus, 1991 : Au lieu de remplir son rôle de collaborateur de 
Dieu dans l’œuvre de la création, l’homme se substitue à Dieu 
et ainsi finit par provoquer la révolte de la nature. (§ 117)

Tu es le seul saint, 
Seigneur Dieu
Tu es le seul saint, Seigneur 
Dieu, Toi qui fais des mer-
veilles. Tu es fort. Tu es grand. 
Tu es souverain. Tu es tout-
puissant toi, Père saint, Roi du 
ciel et de la terre. 
Tu es Trinité en même temps 
qu’unité, Seigneur Dieu. Tu es le 
bien, tout le bien, le bien suprême, 
Seigneur Dieu, vivant et vrai. 
Tu es amour et charité, Tu es 
sagesse, Tu es humilité, Tu es 
patience. Tu es sécurité. Tu es 
le repos. Tu es la gaieté et la 
joie. Tu es justice et tempé-
rance. Tu es la beauté. Tu es la 
douceur. Tu es notre abri, notre 
gardien, notre défenseur. Tu es 
la force. Tu es la fraîcheur. Tu 
es notre foi. 
Tu es notre grande douceur. Tu 
es notre vie éternelle, grand et 
admirable Seigneur, Dieu tout-
puissant, bon Sauveur plein de 
miséricorde. Amen.  

Saint François d’Assise

O
S

S
E

R
V

A
T

O
R

E
 R

O
M

A
N

O



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE14

  HORS-SÉRIE 

Tout est lié
En effet, nous ne pouvons « conce-
voir la nature comme séparée de 
nous ou comme un simple cadre 
de notre vie » (§ 139). Ceci est 
valable pour divers champs, de 
l’économie à la politique, dans les 
différentes cultures, et de façon 
plus particulière dans celles qui 
sont les plus menacées, mais aussi 
dans chaque moment de notre vie 
quotidienne. « Toute atteinte à 
la solidarité et à l’amitié civique 
provoque des dommages à l’en-
vironnement » (§ 142). Avec de 
nombreux exemples concrets, le 
pape François développe sa  pen-
sée maîtresse : il y a un lien entre 
les questions environnementales et 
les questions sociales et humaines 
qui ne peut pas être rompu. Ainsi 
« l’analyse des problèmes environ-
nementaux est insé-
parable de l’ana-
lyse des contextes 
humains, fami-
liaux, de travail, 
urbains, et de la 
relation de chaque 
personne avec elle-
même » (§ 141), ou 
encore « il n’y a pas 
deux crises séparées, 
l’une environne-
mentale et l’autre 
sociale, mais une 
seule et complexe crise socio-envi-
ronnementale » (§ 139).

S’engager auprès des 
pauvres
Cette écologie intégrale est « insé-
parable de la notion de bien com-
mun » (§ 156), mais est à com-
prendre de manière concrète : dans 
le contexte contemporain, « où il y a 
tant d’inégalités et où sont toujours 
plus nombreuses les personnes mar-
ginalisées, privées des droits humains 
fondamentaux » (§ 158), s’engager 
pour le bien commun signifie faire 

des choix qui privilégient « une 
option préférentielle pour les 
plus pauvres » (§ 158). C’est aussi 
le meilleur moyen pour laisser un 
monde durable aux générations 
futures, à travers un engagement 
à prendre soin des pauvres d’au-
jourd’hui, comme le soulignait déjà 
Benoît XVI : « Au-delà d’une loyale 
solidarité inter-générationnelle, 
l’urgente nécessité morale d’une 
solidarité intra-générationnelle 
renouvelée doit être réaffirmée » 
(§ 162).

Orienter sa vie
L’écologie intégrale investit aussi la 
vie quotidienne, à laquelle l’ency-
clique consacre une attention spé-
cifique, en particulier dans un envi-
ronnement urbain. L’être humain a 
une grande capacité d’adaptation 

et « la créativité 
et la générosité 
sont admirables 
de la part de per-
sonnes comme 
de groupes qui 
sont capables de 
transcender les 
limites de l’envi-
ronnement […] 
en apprenant à 
orienter leur vie au 
milieu du désordre 
et de la précarité » 

(§ 148). Un développement authen-
tique présuppose une amélioration 
intégrale de la qualité de la vie 
humaine : espaces publics, loge-
ments, transports, etc. (§ 150 - 154).

Notre corps, un don de Dieu
Dans ce sens, « il faut reconnaître 
que notre propre corps nous met en 
relation directe avec l’environne-
ment et avec les autres êtres vivants. 
L’acceptation de son propre corps 
comme don de Dieu est nécessaire 
pour accueillir et pour accepter 
le monde tout entier comme don 

Le cœur de la proposition de l’encyclique est 
l’écologie intégrale comme nouveau paradigme 
de justice ; une écologie qui « incorpore la place 
spécifique de l’être humain dans ce monde et 
ses relations avec la réalité qui l’entoure » (§ 15). 

Chapitre IV : Une écologie int égrale

du Père et maison commune ; tan-
dis qu’une logique de domination 
sur son propre corps devient une 
logique, parfois subtile, de domi-
nation sur la création » (§ 155).

 Il est 
fondamental 
de chercher 
des solutions 
intégrales »

Laudato Si’ (§ 139)

Ex 32, 13 ; Dt 4, 32-40 ; Dt 
16, 20 ; Jér 7, 3-7  

Pour méditer


Je crie vers Toi, ô mon Dieu
Je crie vers Toi, ô mon Dieu, je prononce ton Nom 
très saint, mais sans pouvoir jamais Te saisir ! Sei-
gneur mon Dieu, Tu es plus grand que nos paroles, 
plus silencieux que notre silence, plus profond 
que nos pensées, plus élevé que nos désirs… 
Donne-nous, ô Dieu souverain, si grand et si 
proche, un cœur vivant, des yeux nouveaux, pour 
Te découvrir et pour T’accueillir quand Tu viens 
à nous. (…)  
Dieu Très-Haut et glorieux, viens éclairer les 
ténèbres de mon cœur ; donne-moi une foi droite, 
une espérance solide et une parfaite charité ; 
donne-moi de sentir et de connaître, afin que je 
puisse l’accomplir, Ta volonté sainte qui ne sau-
rait m’égarer. Amen. 

Saint François d’Assise



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 15

  HORS-SÉRIE    LAUDATO SI’ 

 

F
O

T
O

L
IA

Chapitre IV : Une écologie int égrale

D
E

N
IS

 M
E

T
Z

IN
G

E
R

 « Écologie culturelle », éco-
logie de la vie quotidienne, 
écologie humaine, écologie 
intégrale... Que signifient ces 
différentes expressions uti-
lisées par le pape ? En quoi 
consistent les réalités concer-
nées ? Sont-elles distinctes ? 
complémentaires ? indisso-
ciables ? (§ 143 s., 147 s., 155, 
159) 

 Pourquoi la sauvegarde de 
l’identité originale d’un lieu 
ou d’une population est-elle 
capitale ? Quels peuvent être 
les impacts d’un cadre de vie 
indigne sur les comportements 
humains ? Que faudrait-il 
favoriser prioritairement ? 
(§ 148 s.)

 En quoi notre rapport au 
corps rejoint-il les problèmes 
écologiques ? (cf. aussi § 2, 98, 
216, 236)

 Quel est le lien entre écolo-
gie intégrale et bien commun. 
(cf. aussi § 23, 54, 159, 169, 174, 
188, 201... ) ? Qu’est-ce que cela 
entraîne nécessairement ?

 Soulignant une nouvelle fois 
le lien entre dégradation de la 
nature et pauvreté, François 
prône une « approche inté-
grale ». Quels sont tous les 
domaines que cette approche 
doit prendre en compte ? 
(§ 139)

 François pointe l’individua-
lisme ambiant et appelle à la 
solidarité entre et au sein des 
générations : comment har-
moniser court et long terme, 
intra-générationnel et inter-
générationel ? (§ 159-160)

 Et si j’essayais de répondre 
aux questions de fond posées 
par le pape, seul ou à plu-
sieurs : pour quoi passons-
nous en ce monde ? pour quoi 
venons-nous en cette vie ? pour 
quoi travaillons-nous ? (§ 160)

DES PISTES
de réflexion

Ce que dit 
le pape 
François

 Nous ne pou-
vons pas concevoir 
la nature comme 

séparée de nous ou comme un simple 
cadre de notre vie. Nous sommes inclus 
en elle. Il n’y a pas deux crises sépa-
rées, l’une environnementale et 
l’autre sociale, mais une seule et 
complexe crise socio-environnemen-
tale. (§ 139)

 Le principe du bien commun de-
vient (…) un appel à la solidarité et une 
option préférentielle pour les plus 
pauvres. (§ 158)

 Quel genre de monde voulons-
nous laisser à ceux qui nous succè-
dent, aux enfants qui grandissent ? (…) 
Il ne suffit plus de dire que nous de-
vons nous préoccuper des générations 
futures. Il est nécessaire de réaliser 
que ce qui est en jeu, c’est notre propre 
dignité. (§ 160) 

 Le pape François cite le pape 
Benoît XVI dans Caritas in veritate, 
2009 : Toute atteinte à la solidarité et 
à l’amitié civique provoque des dom-
mages à l’environnement. (§ 142)

 Le pape François cite le pape 
Benoît XVI au Bundestag, septembre 
2011 : L’homme aussi possède une 
nature qu’il doit respecter et qu’il ne 
peut manipuler à volonté. (§ 155)



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE16

  HORS-SÉRIE 

Un dialogue indispensable
Pour le pape François, il est essen-
tiel que la construction de chemins 
concrets ne soit pas abordée de 
manière idéologique, superficielle 
ou réductionniste. Pour cela, le dia-
logue est indispensable, un terme 
présent dans le titre de chaque 
section de ce chapitre. « L’Église 
n’a pas la prétention de juger des 
questions scientifiques ni de se 
substituer à la politique, mais j’in-
vite à un débat honnête et trans-
parent, pour que 
les besoins parti-
culiers ou les idéo-
logies n’affectent 
pas le bien com-
mun » (§ 188).

Des échecs 
successifs
Sur cette base, le 
pape François ne 
craint pas de for-
muler un juge-
ment sévère sur 
les récentes dyna-
miques internatio-
nales : « Les som-
mets mondiaux 
de ces dernières 
années sur l’envi-
ronnement n’ont 
pas répondu aux 
attentes parce 
que, par manque de décision 
politique, ils ne sont pas parve-
nus à des accords généraux, vrai-
ment significatifs et efficaces, sur 
l’environnement » (§ 166). Et de 
se demander : « Pourquoi veut-on 
préserver aujourd’hui un pouvoir 
qui laissera dans l’histoire le sou-
venir de son incapacité à intervenir 
quand il était urgent et nécessaire de 
le faire ? » (§ 57). Comme l’ont rap-

pelé à plusieurs reprises les papes, à 
partir de l’encyclique Pacem in ter-
ris, il faut des formes et des instru-
ments efficaces de « gouvernance 
globale » (§ 175) : « En définitive, 
il faut un accord sur les régimes de 
gestion, pour toute la gamme de ce 
qu’on appelle les ‘‘biens communs 
globaux’’ » (§ 174), parce que « la 
protection de l’environnement ne 
peut pas être assurée uniquement 
en fonction du calcul financier des 
coûts et des bénéfices. L’environne-

ment fait partie de 
ces biens que les 
mécanismes du 
marché ne sont 
pas en mesure de 
défendre ou de 
promouvoir de 
façon adéquate » 
(§ 190). 

Choisir de 
nouvelles 
voies
Toujours dans ce 
chapitre, le pape 
François insiste sur 
le développement 
de processus de 
décisions honnêtes 
et transparents, 
pour pouvoir « dis-
cerner   »  quelles 
politiques et initia-

tives entrepreneuriales pourront 
mener vers un « développement 
intégral » (§ 185). En particulier, 
l’étude de l’impact environnemen-
tal d’un nouveau projet « requiert 
des processus politiques trans-
parents et soumis au dialogue, 
alors que la corruption, qui cache 
le véritable impact environne-
mental d’un projet en échange de 
faveurs, conduit habituellement 

Ce chapitre pose la question de ce que nous 
pouvons et devons faire. Les analyses ne peuvent 
suffire. Il faut des propositions « de dialogue et 
d’action qui concernent aussi bien chacun de 
nous que la politique internationale » (§ 15) et 
qui nous aident « à sortir de la spirale 
d’autodestruction dans laquelle nous nous 
enfonçons » (§ 163). 

à des accords fallacieux au sujet 
desquels on évite information et 
large débat » (§ 182).

La responsabilité 
personnelle du politique
L’appel adressé à tout responsable 
politique est particulièrement incisif, 
afin qu’il ne cède pas « à la logique 
d’efficacité et d’immédiateté » qui 
domine aujourd’hui (§ 181). « S’il 
ose le faire, cela le conduira à 
reconnaître la dignité que Dieu 
lui a donnée comme homme, et il 
laissera après son passage dans l’his-
toire un témoignage de généreuse res-
ponsabilité » (§ 181).

Chapitre V : Quelques lignes d’or ientation et d’action

 J’invite à 
un débat 
honnête et 
transparent, 
pour que les 
besoins 
particuliers ou 
les idéologies 
n’affectent 
pas le bien 
commun.  »

Laudato Si’ (§ 188)

 Au sujet de l’argent : Dt 23, 
20-21 ; Tob 5-19 ; Ps 15 (14) ; 
Ps 119 (118), 36 ; Pr 22, 22 ; Qo 
5-9 ; Sir 13, 21-24 ; Sir 14, 3-19 ; 
Mt 6, 19-21 ; Mt 6, 24-34 ; Mt 25, 
14-30 ; Mt 26,14-16 ; Lc 16, 1-13 ; 
1 Tim 6, 10 : La racine de tous les 
maux, c’est l’amour de l’argent.

Pour méditer




PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 17

  HORS-SÉRIE 

DES PISTES
de réflexion

  LAUDATO SI’ 

F
O

T
O

L
IA

Chapitre V : Quelques lignes d’or ientation et d’action

 Essayons à présent de tra-
cer les grandes lignes de dia-
logue à même de nous aider à 
sortir de la spirale d’autodes-

truction dans laquelle nous nous enfonçons. (§163)
 Les négociations internationales ne peuvent 
pas avancer de manière significative en raison de la 
position des pays qui mettent leurs intérêts natio-
naux au-dessus du bien commun général. (§ 169)
 Il faut une réaction globale plus responsable qui 
implique en même temps la lutte pour la réduction 
de la pollution et le développement des pays et des 
régions pauvres. (§ 175) 
 J’invite à un débat honnête et transparent pour 
que les besoins particuliers ou les idéologies n’af-
fectent pas le bien commun. (§ 188)
 La gravité de la crise écologique exige que, 
tous, nous pensions au bien commun et avan-
cions sur un chemin de dialogue qui demande 
patience, ascèse et générosité. (§ 201)

O
S

S
E

R
V

A
T

O
R

E
 R

O
M

A
N

O

Ce que dit 
le pape 
François

Acte d’abandon
Dieu Tout-Puissant, donne-nous d’agir selon 
Ta volonté. 
Dieu Tout-Puissant, éternel, juste et bon, par 
nous-mêmes nous ne sommes que néant et 
pauvreté ; mais Toi, à cause de Toi-même, 
donne-nous d’agir selon Ta volonté, telle que 
nous La connaissons, et de vouloir toujours 
ce qui Te plaît.
Ainsi nous deviendrons capables, intérieure-
ment purifiés, illuminés et embrasés par le feu 
du Saint-Esprit, de suivre les traces de ton Fils, 
Notre Seigneur Jésus-Christ, et par Ta seule 
grâce, de parvenir jusqu’à Toi, Très-Haut, qui, 
en Trinité parfaite et très simple Unité, vis et 
règnes et reçois toute gloire, Dieu Tout-Puis-
sant dans tous les siècles des siècles. 
Amen.  

Saint François d’Assise

 Écologie et politique : Repre-
nant son appel au dialogue avec le 
monde politique (§ 15), François 
propose plusieurs niveaux : inter-
national, national, local… Quelles 
mesures à long terme peuvent-
elles être prises ? Un consensus 
est-il possible ? Suis-je prêt à 
étudier la question et à interpel-
ler les élus sur le sujet ? (§ 163 s.)
 Le pape appelle à la mise en 
place d’une autorité politique mon-
diale. Quel but, quelle forme, quel 
rôle et quels pouvoirs pourrait-
elle avoir ? À quelles conditions ? 
(§ 175)
 Comment passer de la myo-
pie de la logique du pouvoir pris 
dans le drame de l’immédiateté à 
la prise en considération du bien 
commun à long terme ? Quelles 
questions institutionnelles ? 
Quels engagements person-
nels ? (§ 178 - 181)

 Diktat de la rentabilité, des 
finances, de l’efficacité, du suc-
cès… Quels sont les éléments à 
prendre en compte en priorité ? 
Sur quels critères ? (§ 187) Quel 
est le lien avec l’écologie ? Quelle 
leçon tirer de la crise de 2007-
2008 ? (§ 189) Qu’est-ce que le 
progrès ? (§ 194) Quelle impor-
tance du lien entre subsidiarité et 
bien commun ? (§ 196) Que fau-
drait-il changer en priorité pour 
une meilleure approche, sur-
tout en ce qui concerne les plus 
pauvres ? (§ 196 s.)
 François nous invite à être 
« cohérents avec notre propre foi 
et à ne pas la contredire par nos 
actions ». A quoi fait-il allusion ? 
M’arrive-t-il, dans ma vie person-
nelle ou professionnelle d’être 
tiraillé entre ma foi, mes convic-
tions religieuses et mon agir ? 
Comment y remédier ? (§ 199 s.) 



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE18

  HORS-SÉRIE 

L’impact des 
consommateurs
Un point de départ consiste à « miser 
sur un autre style de vie » (§ 203 - 208), 
ce qui ouvre la possibilité d’« exercer 
une pression saine sur ceux qui détien-
nent le pouvoir politique, économique 
et social » (§ 206). C’est ce qui arrive 
quand les choix des consommateurs 
réussissent à « modifier le comporte-
ment des entreprises, en les forçant à 
considérer l’impact environnemental 
et les modèles de production » (§ 206). 
On ne peut sous-évaluer l’importance 
des parcours d’éducation environ-
nementale capables d’incidences 
sur les gestes de la vie quotidienne, 
qu’il s’agisse de la réduction de la 
consommation d’eau, du tri sélectif 
des déchets, ou encore d’« éteindre les 
lumières inutiles » (§ 211). « Une écolo-
gie intégrale est aussi faite de simples 
gestes quotidiens par lesquels nous 
rompons la logique de la violence, de 
l’exploitation, de l’égoïsme » (§ 230).

Le choix de la sobriété
Tout ceci bénéficie d’un regard 
contemplatif qui vient de la foi : « Pour 
le croyant, le monde ne se contemple 
pas de l’extérieur mais de l’intérieur, 
en reconnaissant les liens par lesquels 
le Père nous a unis à tous les êtres. En 
outre, en faisant croître les capacités 
spécifiques que Dieu lui a données, 
la conversion écologique conduit 
le croyant à développer sa créati-
vité et son enthousiasme » (§ 220). 
Revient ici une proposition d’Evan-
gelii gaudium : « La sobriété, qui est 
vécue avec liberté et de manière 
consciente, est libératrice  » (§ 223), 
et « le bonheur requiert de savoir limi-

ter certains besoins qui nous abru-
tissent, en nous rendant ainsi dis-
ponibles aux multiples possibilités 
qu’offre la vie » (§ 223), de manière 
à ce qu’il soit possible de « reprendre 
conscience que nous avons besoin les 
uns des autres, que nous avons une 
responsabilité vis-à-vis des autres et du 
monde, que cela vaut la peine d’être 
bons et honnêtes » (§ 229).

L’exemple des saints
Les saints nous accompagnent sur 
ce chemin. Saint François, plusieurs 
fois cité, est « l’exemple par excellence 
de la protection de ce qui est faible 
et d’une écologie intégrale, vécue 
avec joie et authenticité » (§ 10), un 
modèle dans lequel on voit combien 
sont « inséparables la préoccupation 
pour la nature, la justice envers les 
pauvres, l’engagement pour la société 
et la paix intérieure » (§ 10). L’ency-
clique rappelle aussi les figures de 
saint Benoît, de sainte Thérèse de 
Lisieux et du bienheureux Charles 
de Foucauld.

Avec Laudato Si’, l’examen de 
conscience, (moyen que l’Église a 
toujours recommandé pour orienter 
sa propre vie à la lumière de la rela-
tion avec le Seigneur), se déploie vers 
une nouvelle dimension, en consi-
dérant non seulement comment est 
vécue la communion avec Dieu, avec 
les autres et avec nous-même, mais 
aussi avec toutes les créatures et la 
nature que le Seigneur nous donne.

Le chapitre final va au cœur de la conversion 
écologique à laquelle invite l’encyclique. Les racines 
de la crise culturelle agissent en profondeur et il 
n’est pas facile de redessiner les habitudes et les 
comportements. L’éducation et la formation restent 
des défis majeurs : « Tout changement a besoin 
de motivations et d’un chemin éducatif » (§ 15). 
Sont ainsi mentionnés tous les milieux éducatifs, en 
premier lieu « l’école, la famille, les moyens de 
communication, la catéchèse » (§ 213). 

Chapitre VI : Éducation et sp iritualité écologiques

Pour méditer


R
A

P
H

A
Ë

L
L

E
 V

IL
L

E
M

A
IN

 /
 A

P
A

1 Co 13, 12 ; Ap 21, 5-7

 Beau-
coup de 
c h o s e s 

doivent être réorientées, mais 
avant tout l’humanité a besoin 
de changer. (§ 202) 

 Les êtres humains, capables 
de se dégrader à l’extrême, 
peuvent aussi se dépasser, op-
ter de nouveau pour le bien et se 
régénérer. (§ 205)

 Vivre la vocation de protec-
teurs de l’œuvre de Dieu est une 
part essentielle d’une existence 

Ce que dit 
le pape 
François

Seigneur, fais de moi u   n instrument de ta paix !
(Prière pa   ge suivante)



PARIS NOTRE-DAME - HORS-SÉRIE 19

  HORS-SÉRIE    LAUDATO SI’ 

X
A

V
IE

R
 S

C
W

E
B

E
L 

/ 
S

E
C

O
U

R
S

 C
A

T
H

O
L

IQ
U

E

Chapitre VI : Éducation et sp iritualité écologiques
DES PISTES

de réflexion

 La 1ère partie de ce dernier 
chapitre nous invite à miser sur 
un autre style de vie, “ une pro-
fonde conversion intérieure” qui 
doit être “aussi une conversion 
communautaire”. Qu’est-ce qui 
devrait désormais être priori-
taire ? (§ 217)
 « Acheter est non seulement 
un acte économique, mais tou-
jours aussi un acte moral », 
écrit Benoît XVI dans Caritas in 
veritate (2009). (§ 203 s.) Et si je 
réfléchissais à ma manière de 
consommer… Suis-je réelle-
ment libre ? Ne m’arrive-t-il pas 
de faire des achats de manière 
compulsive ? Quelles en sont les 
conséquences ? 

 Comment et pour quoi serait-il 
bon de redécouvrir la sobriété, 
la simplicité, l’humilité ? Quels 
en sont les fruits ? (§ 222 s.) 
(cf. aussi § 11, 193, 204)

 En refermant cette encyclique, 
ai-je maintenant un autre regard 
sur la situation ? Sur l’urgente 
nécessité de changer de cap ? 
Sur le défi spirituel et moral à 
relever  ? Sur le rôle que je suis 
appelé à jouer ? Quels choix (cou-
rageux !) suis-je amené à faire ? 
Quelles décisions (concrètes !) 
vais-je prendre ?

Pistes pratiques :
 Et si j’étudiais sérieusement 
toutes les pistes en matière édu-
cative proposées dans ces para-
graphes : à l’école, en famille... 
pour en choisir une ou deux... 
(§ 209 s.) 

 Et si je dressais la liste de tous 
les comportements environne-
mentaux à ma portée à pratiquer 
et à encourager tout de suite...  
(§ 210)

Pistes de communion avec 
Dieu, avec moi-même, avec 
les autres, avec toutes les 
créatures :

 Et si, aspirant réellement à 
un « changement du cœur », je 
prenais le temps de méditer les 
paragraphes 216 à 227...

 Et si, (re)prenant conscience 
de ma dépendance et désirant 
réveiller ma gratitude envers le 
Créateur, je (re)prenais l’habi-
tude du bénédicité… (§ 227)

 Et si je décidais, à la suite de 
sainte Thérèse de Lisieux, de par-
semer mes journées de « petits 
gestes d’amour »… (§ 230)

  Et si je redécouvrais les 
sacrements et plus particu-
lièrement l’Eucharistie… Que 
me disent-ils de Dieu et de son 
désir de nous rejoindre, de la 
création ? (§ 235, 236)

 Et si je redécouvrais la signifi-
cation du dimanche et du repos… 
(§ 237)

 Et si, réalisant le rôle détermi-
nant de la Vierge Marie, je l’in-
voquais aussi comme Reine de 
toute la création... (§ 241)

 Et si je me mettais moi-même, 
ma famille, mon travail, mes 
relations, le monde… sous la 
protection de saint Joseph, pro-
tecteur de l’Église universelle… 
(§ 242)

 Avant de conclure son ency-
clique, François nous rappelle 
que la création est œuvre com-
mune des Trois personnes de 
la Trinité. Il évoque aussi le 
dynamisme trinitaire que Dieu 
a imprimé en nous. Qu’est-ce 
que cela signifie ? (§ 238 s.) 

 Les derniers paragraphes de 
cette encyclique, tout en sou-
lignant notre devoir immédiat 
de travailler à la sauvegarde 
de notre terre, tournent notre 
regard vers l’éternité qui sera 
« un émerveillement partagé ». 
Qu’est-ce que ce rappel de notre 
vocation signifie pour moi ? À 
quoi suis-je appelé ?(§ 243 s.)

vertueuse ; cela n’est pas quelque 
chose d’optionnel ni un aspect se-
condaire dans l’expérience chré-
tienne. (§ 217)

 Une écologie intégrale est aussi 
faite de simples gestes quotidiens 
par lesquels nous rompons la lo-
gique de la violence, de l’exploita-
tion, de l’égoïsme. (§ 230)

 Nous voyageons vers le sabbat 
de l’éternité (…) mais entre-temps, 
nous nous unissons pour prendre 
en charge cette maison qui nous a 
été confiée. (§ 243 s.)

 Le pape François cite saint 
Jean-Paul II dans Centesimus an-
nus, 1991 : Contre ce qu’on appelle 
la culture de la mort, la famille 
constitue le lieu de la culture de la 
vie. (§ 213)

Ce que dit 
le pape 
François

Seigneur, fais de moi u   n instrument de ta paix !
(Prière pa   ge suivante)



C
A

M
IL

L
E

 A
N

T
H

O
N

IO
Z
 

POUR ENTRER dans le DéBAT

Après ce travail sur l’encyclique, sur quels arguments vous appuieriez-vous pour répondre aux objections 
suivantes ? 
 « Ce n’est pas du ressort du pape d’intervenir publique-
ment en matière d’écologie, de finances ou de politique. En 
plus, il n’est pas qualifié pour cela ! » (cf. § 188)
 « Enfin ! C’est la première fois que l’Église prend la parole 
sur l’environnement, il était temps ! »
  «  Je suis catho, mais cette encyclique ne me concerne 
pas. L’écologie n’a rien à voir avec la religion ! »
 Le pape parle de “décroissance”, est-ce bien raisonnable  ? 
(§ 194)
 Le pape semble peu apprécier l’économie de marché, mais 
connaissez-vous un meilleur système pour tirer les popu-

lations de la pauvreté ? (§ 190)
 « Catho ou non, je n’ai pas de leçon à recevoir du pape, je 
fais ce que je veux ! »
 « L’écologie, ce n’est pas mon truc ! Et puis, j’ai d’autres 
préoccupations nettement plus importantes ! »    
 «  L’écologie, c’est l’affaire des politiques, pas la mienne ! » 
 « Le tableau de la situation dressé par le pape est catastro-
phique, il veut nous faire peur. On ne bâtit rien sur la peur ! » 
 «  De toute façon, tout est fichu, il est trop tard ! »
 « Sobriété, générosité, partage… Pas pour moi ! »

Seigneur, fais de moi 
un instrument de ta paix ! 
Seigneur, fais de moi un instrument de ta paix ! 
Là où est la haine, que je mette l’amour. 
Là où est l’offense, que je mette le pardon. 
Là où est la discorde, que je mette l’union. 
Là où est l’erreur, que je mette la vérité. 
Là où est le doute, que je mette la foi. 
Là où est le désespoir, que je mette l’espérance. 
Là où sont les ténèbres, que je mette la lumière. 
Là où est la tristesse, que je mette la joie. 
Ô Seigneur, que je ne cherche pas tant à être consolé 
qu’à consoler, à être compris qu’à comprendre, à être 
aimé qu’à aimer. 
Car c’est en se donnant qu’on reçoit, c’est en s’oubliant 
qu’on se retrouve, c’est en pardonnant qu’on est 
pardonné, c’est en mourant qu’on ressuscite à 
l’éternelle vie. 
Ainsi soit-il !  

Saint François d’Assise

Pour méditer


À la suite de Jean XXIII, de Paul VI et de saint Jean-Paul II, 
Benoît XVI dans Caritas in veritate invite les hommes et la 
société à une véritable conversion (extraits §51)

« La façon dont l’homme traite l’environnement influence les 
modalités avec lesquelles il se traite lui-même et récipro-
quement. C’est pourquoi la société actuelle doit réellement 
reconsidérer son style de vie qui, en de nombreuses régions 
du monde, est porté à l’hédonisme et au consumérisme, 
demeurant indifférente aux dommages qui en découlent. Un 
véritable changement de mentalité est nécessaire qui nous 
amène à adopter de nouveaux styles de vie « dans lesquels 
les éléments qui déterminent les choix de consommation, 
d’épargne et d’investissement soient la recherche du vrai, 
du beau et du bon, ainsi que la communion avec les autres 
hommes pour une croissance commune ». Toute atteinte à 
la solidarité et à l’amitié civique provoque des dommages 
à l’environnement, de même que la détérioration de l’en-
vironnement, à son tour, provoque l’insatisfaction dans les 
relations sociales. (…)

En outre, combien de ressources naturelles sont dévastées 
par les guerres! La paix des peuples et entre les peuples 
permettrait aussi une meilleure sauvegarde de la nature. 
(...) Un accord pacifique sur l’utilisation des ressources peut 
préserver la nature et, en même temps, le bien-être des 
sociétés intéressées.

L’Église a une responsabilité envers la création et doit la faire 
valoir publiquement aussi. Ce faisant, elle doit préserver non 
seulement la terre, l’eau et l’air comme dons de la création 
appartenant à tous, elle doit surtout protéger l’homme de 
sa propre destruction. (…)

Exiger des nouvelles générations le respect du milieu naturel 
devient une contradiction, quand l’éducation et les lois ne les 
aident pas à se respecter elles-mêmes. Le livre de la nature 
est unique et indivisible, qu’il s’agisse de l’environnement 
comme de la vie, de la sexualité, du mariage, de la famille, 
des relations sociales, en un mot du développement humain 
intégral. Les devoirs que nous avons vis-à-vis de l’environ-
nement sont liés aux devoirs que nous avons envers la per-
sonne considérée en elle-même et dans sa relation avec 
les autres. On ne peut exiger les uns et piétiner les autres. 
C’est là une grave antinomie de la mentalité et de la praxis 
actuelle qui avilit la personne, bouleverse l’environnement 
et détériore la société. »


