Luc 15, 25-31: « Son fils ainé était aux champs. Quand, a son retour, il fut prés de la maison, il
entendit de la musique et des danses. Appelant un des serviteurs, il lui demanda ce que c'était.
Celui-ci lui dit : C'est ton frere qui est arrivé, et ton pére a tué le veau gras, parce qu'il I'a recouvré
en bonne santé. Alors il se mit alors en colére, et il refusait d'entrer. Son pére sortit I'en prier... »

“Veux-tu guérir ? ” (Jean 5, 6). ll regarde le pére, mais sans joie. Il ne s’avance ni ne sourit,
et n’exprime aucun accueil. S'il ressemble a son peére (barbu et cape rouge), quelle différence
entre eux ! Le pére est penché sur son prodigue. Le fils ainé est debout, figé dans sa posture
accentuée par le long baton qu’il tient a la main. La cape du pére est large ouverte,
accueillante ; celle de I'ainé pend le long de son corps. Les mains du pére sont étendues et
touchent le prodigue dans un geste de bénédiction ; les mains de I'ainé sont serrées l'une
sur 'autre. Les deux visages sont éclairés, mais la lumiére sur le visage du pére se répand
sur son corps — surtout sur ses mains — et enveloppe son plus jeune fils dans un grand halo
de chaleur lumineuse. La lumiére sur le visage du fils ainé est froide et ne rayonne pas.

C’est la Parabole des fils perdus : Celui qui a fait toutes les choses qu’un bon fils est censé
faire, s’est intérieurement éloigné de son pére. Il est devenu de plus en plus esclave et
malheureux : « Voici tant d’années que je te sers sans avoir jamais transgressé un seul de
tes ordres... » Dans cette plainte, I'obéissance et le devoir sont un fardeau, et le service un
esclavage. Il y a tellement de ressentiment, de jugements et de condamnations parmi « les
justes » et « les vertueux », sans miséricorde aucune pour les plus fragiles (souvenons-nous
que Jésus parle pour les scrupuleux de la Loi, outrés qu’il offre bon accueil aux pécheurs !)

Rembrandt n’a pas représenté la féte avec ses musiciens et ses danseurs ; ceux-ci
n'étaient que les signes extérieurs de la joie du pére. Mais I'étreinte du pére, pleine de
lumiére, est bien la maison de Dieu, et c’est la qu’on trouve la musique et la danse. Et si
la lumiére sur le visage du fils ainé témoigne bien qu’il est appelé, Iui aussi, a la féte,
personne ne peut I'y forcer.

“ Qu’as-tu fait de ton frére ? ”(Geneése 4, 9-10 ; Dieu a Cain). Cette parabole ne sépare
pas les deux fréres comme le bon et le mauvais. Seul le pére est bon. Il aime ses deux fils.
Il court a la rencontre des deux. Il veut que les deux s’assoient a sa table et participent a
sa joie, mais nous sommes encore libres de faire notre propre choix de demeurer dans les
ténébres, ou d’avancer dans la lumiére de son amour, qui ne dépend pas de notre repentir
ou de nos changements, intérieurs ou extérieurs. Car, que je sois le fils prodigue ou le fils
ainé, le seul désir de Dieu est de me ramener a la maison, dans ma maison.

Ni Rembrandt ni la parabole ne nous renseignent sur le désir final du fils ainé de se laisser
trouver. A-t-il confessé qu’il est aussi un pécheur qui n’est pas meilleur que son frere ? S’est-
il réconcilié avec son frére, son peére, et avec lui-méme ? Le fils prodigue est-il resté avec
son pére apres la féte ? |l revient au spectateur de peindre la fin, puisque c'est lui
gu’interroge la parabole de Jésus. Car n’y aurait-il pas en nous, parfois, de ces prodigalités
inconscientes et inconséquentes quant aux dons regus de Dieu (cf. la parabole des talents) ?
N’y aurait-il pas en nous, parfois, des sentiments de condescendance, voire de mépris
envers ces personnes dites égarées ? N’y aurait-il pas en nous, parfois, calculs et
comparaison engendrant de la jalousie envers ceux que I'on juge plus aimés et mieux
récompensés ? Quelle est notre gratuité dans notre relation a Dieu Pére et a son fils Jésus,
notre frére ?

* Soyez miséricordieux comme votre Pére est miséricordieux “ (Luc 6, 36)

Si les fils rentrent a la maison, ils n'y reviennent pas pour demeurer des enfants, mais
pour retrouver leur condition de fils, et devenir péres a leur tour. La premiére fois que jai
vu le Fils prodigue de Rembrandt, je ne pouvais pas soupgonner que devenir le fils
repentant n’était que la premiere étape, en vue de devenir le pere miséricordieux. Je vois
maintenant que les mains qui pardonnent, guérissent et offrent un banquet, doivent devenir
les miennes. Le retour au Pére est le fruit de son absolue générosité : devenir Pére avec
lui, et frere avec Jésus.

* Dieu s’est fait homme pour que 'homme se fasse Dieu ” proclament les saints
Irénée (I1® siécle) Athanase, Grégoire de Naziance, Grégoire de Nysse (IVve). Le réve de
Dieu est bien de faire don a 'humanité de ce qu’il est, I'éternel amour manifesté et offert
par Jésus, Fils unique. L’étre humain ne saurait concevoir plus belle vocation et plus bel
aboutissement : vivre de la Vie méme de Dieu, intimement avec son Créateur :

* Vivante sera ma vie, toute pleine de Toi”

(St Augustin, IVe-Ve sigcle). “ Tous nos crimes, si g'rand.s qu'ils
soient, n’arriveront jamais aux
(Le retour de I'enfant prodigue, revenir a la maison, Henri J. M. Nouwen, proportions de son amour infini
Ed. Bellarmin, 1995. P. Nouwen, 193211996, Prétre catholique, écrivain hollandais. et de son infinie miséricorde ! ”

L (Prier 15 jours avec le Pére Jean-Joseph
Diocese de Besancon. Lataste, apétre des prisons.
servicefoietart@oemail. com Nouvelle Cité 2012)



